
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cycle 2025 
Découverte de la Psychanalyse 

Annecy 

INSTITUT DU CHAMP FREUDIEN 
DÉPARTEMENT DE PSYCHANALYSE 

de l’Université Paris VIII 
 

SECTION CLINIQUE DE LYON 
ANTENNE DE GRENOBLE ET ANNECY 

http://www.sectioncliniquelyon.fr 
 
 
 
 

La psychanalyse à portée d’écran ? 
Lacan à la Télévision 



 1 

Cycle Découverte de la psychanalyse 2025 

Annecy 

 

La psychanalyse à portée d'écran ? 

Lacan à la Télévision 

 

Je dis toujours la vérité (silence) pas toute, parce que toute la dire, on n'y arrive pas. 

C'est ainsi que commence le documentaire "Télévision" réalisé en 1973. Ça donne le ton ! Les 
formulations de Jacques Lacan, pour répondre aux questions que lui pose Jacques-Alain Miller, 
sont vives, énigmatiques, quelque peu déconcertantes. Son énonciation fait sonner l'équivoque de 
la langue et, dans un jeu théâtral, il donne corps au discours analytique.  

Les thèmes abordés dans cette intervention pour la télévision française sont nombreux et offrent 
de traverser les concepts fondamentaux de la psychanalyse, des découvertes de Sigmund Freud à 
celles de Jacques Lacan. Cette intervention fait entendre que leur contenu est sans cesse retravaillé, 
mis en mouvement. Au fil de son discours, les signifiants et les axiomes défilent, déchariter, abjection, 
La femme n'existe pas, il n'y a pas d'Autre de l'Autre, et viennent ciseler l'éthique propre à la 
psychanalyse. 

Jacques Lacan nous prévient : faites bien attention ici parce que ça n'est pas ce à quoi vous vous attendez ! Le 
discours analytique fait coupure, introduit du nouveau en avançant une lecture subversive du malaise 
dans la civilisation. Alors, cinquante ans plus tard, quel usage pouvons-nous faire des nombreuses 
clefs conceptuelles que nous livre Jacques Lacan dans "Télévision" ? Sont-elles à même d'éclairer 
les questions cliniques et politiques qui s'ouvrent à notre époque ?  

À partir des extraits de cet enregistrement et des parties de la version réécrite en 19741, "La 
psychanalyse à portée d'écran ? Lacan à la Télévision" propose d'explorer ces questions et d'extraire, 
au fil des séances, les surgissements de découverte.

 
1Lacan J.,  « Télévision », Autres écrits, Paris, Seuil, 2001, p. 509-545. 



 2 

Première séance, février 2025 
Intervention de Maï Linh Masset 

 
Cette première séance fût placée sous le signe de la rencontre, celle avec la présence et la voix de 
Lacan pour ceux qui les découvraient, celle avec son dire et son enseignement qui n’ont pas pour 
vocation à être compris. Voir et entendre Lacan à l’œuvre, à l’œuvre de sa pensée, n’est donc pas 
sans effet. Effets de surprise, d’étonnement voire de perplexité parfois, effet de dérangement d’une 
parole incarnée dont le corps se fait support. Cela inaugura le point de départ d’un trajet, à partir 
de deux énoncés, allant de L’inconscient, ça parle, ce qui le fait dépendre du langage2[…] puis […]une 
structure découpe son corps[à l’homme],et qui n’a rien à faire avec l’anatomie3. Le trajet en question fût celui 
de L’inconscient, tel que Lacan nous indiquait alors que Freud n’en avait pas trouvé d’autre et qu’il 
n’y avait donc pas à y revenir, à celui de Parlêtre, que Lacan déploiera au fil de ses avancées. Ceci 
nous conduisit à développer la question du sujet qui ne se confond pas avec le moi, qui demeure 
insaisissable et dont l’émergence furtive se fait entendre dans le ratage d’un acte ou d’un dire. 
Nos échanges nous amenèrent à considérer la question du langage, de la parole et de la lalangue. 
Saisir que la parole n’a pas pour finalité la communication mais produit des effets nous orienta vers 
l'importance de ce néologisme de Parlêtre, qui fût nécessaire à Lacan. Nous avons conclu sur cette 
proposition : le concept d’inconscient émerge quand il est conceptualisé à partir de la conscience, 
et le néologisme de parlêtre devient incontournable quand l’inconscient est conceptualisé à partir de 
la parole et de ses effets dans le corps. 
 
 

Deuxième séquence, mars 2025 
Intervention d'Anne-Laure Pellat 

 
J.Lacan jongle avec les dits de l'amour, s'amuse de leur déconnage et fait basculer en un tour le sens 
dont nous sommes si friands dans le non-sens. Ce renversement déroute en même temps qu'il 
indique le nord de la boussole :  la psychanalyse a à se tenir loin du bateau du sens sexuel qui 
embarque pour se situer au plus près de la motérialité de la langue. L'usage de ce néologisme 
lacanien permet de mieux entendre les deux versants du symptôme dépliés dans cet extrait : celui 
de son articulation signifiante dont l'analyse, depuis S. Freud, cherche à déchiffrer le message et 
celui d'un assemblage de signes qui fixent la jouissance. Les symptômes s'appréhendent dès lors 
comme des nœuds constitués de la matière signifiante, chaînes non pas de sens mais de joui-sens. 
Lacan se réfère à la catégorie du réel comme ce qui permet de dénouer le symptôme, le dénouer 
réellement pas au sens métaphorique du terme. L'enjeu de l'analyse est de le défaire jusqu'à un 
certain point qui indique le seuil d'achoppement du déchiffrage, là où le symptôme devient 
sinthome.  
Acceptant de ne pas comprendre d'emblée mais d'oser les questions que ce passage soulève, nous 
avons suivi le trajet que J.Lacan nous invite à faire dans cette séquence : allant du sens au non-
sens, du non-savoir sur le sexe au savoir du non-rapport sexuel, nous avons cerné plus finement 
la distinction catégorique qu'il établit ici entre psychothérapie et psychanalyse. 
 
 

Troisième séance, mai 2025 
Intervention d'Henri Jacquin 

 
C’est à partir des questions des participant-e-s que nous avons, après avoir écouté cette troisième 
partie de l’intervention de Lacan, pu noter la perspective qui s’entend et l’orientation qui s’y loge, 

 
2 Lacan J., « Télévision », Autres Écrits, Paris, Seuil, 2001, p. 511. 
3Ibid., p. 512. 



 3 

en écho au début : dire toujours la vérité mais avec l’impossibilité de la dire toute par quoi elle tient 
au réel. 
Ce réel c’est ce qu’il est invité à trouver dans une cure analytique car il répond des fictions dont 
parle déjà Freud, fictions suscitées par l’impasse sexuelle. En effet, Freud rend compte du ratage 
dans l’établissement du réel des faits. Lacan, après avoir posé que le refoulement est premier, que 
le ratage n’est pas conséquence de l’interdiction, indique avec un ton d’une certitude hypothétique 
ou d’hypothèse certaine, que la famille, la société sont effet du refoulement comme premier, 
malaise, « symptôme » dans la civilisation. C’est le refoulement qui produit la répression. Nous 
nous sommes arrêtés, avec une certaine butée sur l’évocation par Lacan de l’Œdipe pour souligner 
que l’ordre familial ne fait que traduire que le père n’est pas le géniteur et que la mère reste contaminer (nous 
avons remarqué l’infinitif actif dans la transcription) la femme pour le petit d’homme, le reste s’ensuit4. 
N’est-ce pas une évocation du réel qui en répond5  ou de « la femme qui n’existe pas » ? Le mythe 
donne forme épique à la structure car le réel qui en répond, qui est visé tient au ratage du pas-tout de 
la vérité. Le discours analytique atteste ainsi d’une malédiction sur le sexe6 et on peut entendre l’écho 
sonore du mot « malédiction ». On peut aussi entendre la réponse que fait J. Lacan à la question 
sur l’avenir du racisme et à ce à quoi on peut s’attendre avec la dimension du réel qui en répond . C’est 
mieux de savoir et de dire, nous avons souligné « dire », en notant la dimension de « nécessité » qui 
invite à dire et savoir ce à quoi on peut s’attendre,  fait de l’égarement de notre jouissance7 , de la 
séparation d’avec l’autre côté du sexe, de considérer la malédiction sur le sexe  attestée par le discours 
analytique. A propos de discours, il est intéressant de noter le lien qu’indique Lacan avec le discours 
de la science qui viserait à venir à bout de la sexualité.  On peut remarquer le lien entre le pas drôle 
et que pourtant c’est vrai8  que Lacan épingle à la montée du racisme et l’impossibilité de laisser cet Autre 
à son mode de jouissance9, ce qui ne se peut pas autrement qu’à lui imposer le nôtre, et à le tenir pour un sous-
développé10. 
Une question « autour du plus de jouir11  a permis de considérer les deux côtés du signifiant, 
mortification de jouissance, perte de jouissance, et le côté qui pousse à jouir "en-corps plus " 
comme le note JA Miller dans l’article qu’il consacre aux causes obscures du racisme contemporain12, un 
« au-delà du principe de plaisir » faisant écho à la « gourmandise du surmoi". 
Lacan situe ainsi la question du racisme au registre de la jouissance comme égarée. 
 
 

Quatrième séance, juin 2025 
Intervention de Sylvie Charbonnier Marin 

 
Nous poursuivons la découverte de la langue de Jacques Lacan avec ses néologismes, dont la 
complexité ne trouve pas réponse par le seul appel au sens. Si la résonance peut permettre de frayer 
un chemin, accepter de ne pas tout comprendre est également nécessaire. 
Nous nous arrêtons sur la formule « l’inconscient ex-siste » qui évoque une dimension extérieure, 
qui échappe à celui qui parle, tel un retour qui provient de l’oubli, mais aussi parce que l’inconscient 
est structuré comme un langage et que la langue est toujours celle de l’Autre, à la fois extérieure et 
personnelle. 
La notion « décharité » tient une place essentielle dans cette séquence, illustrant la position de 
l’analyste. Pour Lacan, l’analyste n’occupe pas la position d’un maître mais plutôt celle d’un saint. 

 
4 Ibid, p. 532. 
5 Id. 
6 Ibid, p.531. 
7 Ibid, p.534. 
8 Id. 
9 Id. 
10 Id. 
11 Id. 
12 J.A. Miller, revue Mental 38, novembre 2018, p.141-152. 



 4 

Il n’est pas question du modèle classique du saint, à savoir celui qui aurait la vertu et la sagesse, 
celui qui ferait la charité et voudrait le bien de l’autre. L’analyste en position de saint n’est pas du 
côté de l’idéal ; il n’est ni un modèle, ni exemplaire. Il se fait discret, il ne fait pas d’éclat. Situé dans 
l’ombre, on ne le remarque pas. Il fait le « déchet » nous dit Lacan. L’analyste ne donne pas à 
l’analysant ce qu’il lui manque, il ne lui fait croire non plus qu’il serait en possession de l’objet 
manquant. Il ne répond pas à sa demande mais la soutient : « il décharite » ; un néologisme qui 
évoque le déchet et la charité, constituant le ressort de la position de l’analyste, celle qui permet 
d’opérer, selon la proposition de Lacan. Ainsi, le psychanalyste va se faire cause du désir de l’analysant 
en occupant une position de semblant d’objet a. Il s’agit bien d’une position, d’une place qui ne dépend 
pas de ses qualités propres. Cela permet d’éclairer pourquoi faire acte de charité n’est d’aucun 
secours pour l’analysant ! 
 
 

Cinquième séance, septembre 2025 
Intervention de Sandy Barritault 

 
Un affect, ça regarde-t-il le corps ? Une décharge d’adrénaline, est-ce du corps ou pas ? Que ça en dérange les fonctions 
oui, mais c’est de la pensée que ça décharge.  Voici comment Lacan évoque d’emblée l’affect dans Télévision. 
D’abord nous dit-il, revenons à Freud qui énonce en 1915 dans Métapsychologie, que l’affect est déplacé. 
Faisons le chemin. La pulsion se situe entre le somatique et le psychique, entre le corps et la pensée. 
Elle impose quelque chose au corps qui va nécessiter un travail de pensée, un travail psychique. 
L’objet de la pulsion est la satisfaction, le plaisir. Et c’est le déplaisir qui va produire la résistance, 
comme le refoulement. 
Un destin possible pour une motion pulsionnelle, soit la pulsion en mouvement, est de se heurter 
à des résistances, c’est-à-dire que quelque chose est inacceptable pour la conscience qui y résiste. 
La motion pulsionnelle peut alors arriver en situation de refoulement(Freud).Cela ne veut pas dire pour 
autant que la pulsion est refoulée ! Elle ne l’est pas, ce qui l’est c’est sa représentation. En situation 
de refoulement, la motion pulsionnelle subit une séparation entre la représentation et l’énergie 
pulsionnelle ou l’affect qu’elle contient. Représentation et affect d’une même motion pulsionnelle 
prennent deux voies différentes. La représentation passe dans le système inconscient, elle est 
refoulée. L’affect lui peut avoir plusieurs destins : soit il subsiste comme tel et va se fixer sur une 
autre représentation (c’est ce que Freud appelle une formation substitutive), soit il subit une 
transformation en angoisse, soit il est réprimé (stoppé dans son développement). 
L’affect nous explique Lacan c’est une interférence de l’inconscient en tant que lui-même est ce nœud de savoir, 
que j’avance quand je dis que l’inconscient est structuré comme un langage, c’est différent de se prosterner devant une 
palpitation de l’âme ! 
Inconscient et langage se correspondent d’une certaine manière, et le langage apparait pour Lacan 
comme la condition de l’inconscient. Les mots quand ils rencontrent le corps produisent des effets 
qui l’affectent. 
C’est par le biais d’une démonstration sur la tristesse que Lacan nous éclaire : il ne s’agit pas d’un 
état d’âme nous dit-il mais d’une lâcheté morale qui ne relève que de la pensée ! Une suggestion 
saisissante, à l’opposé de laquelle il propose, comme une réponse, la vertu qu’est pour lui le gay 
sçavoir. Mystérieuse écriture qui vaut la peine de s’y attarder… il n’y a jamais d’écriture hasardeuse 
chez Lacan. 
 
 

Sixième séance, octobre 2025 
Intervention de Maï Linh Masset 

 
La psychanalyse, Lacan préférait ne pas la donner aux « canailles », à ceux qui en feraient mauvais 
usage, qui pourraient manier les concepts comme on manierait les armes. Sans doute l’effet 



 5 

« slogan » de certains énoncés extraits du contexte dans lequel ils ont été travaillés, pétris de la 
matière même de la pratique analytique, pourrait servir ce mésusage.  
Cette soirée fût donc l’occasion de parcourir certaines formulations devenues célèbres, telles que 
l’enfant est un pervers polymorphe, ou alors le penisneid chez Freud ; puis chez Lacan, la gueule ouverte 
du crocodile comme métaphore du désir de la mère, le bâton comme métaphore de la loi du père. 
Ressaisir le contexte de leur émergence, déplié à partir de la lecture proposée et par les questions 
des participants, balisa le chemin qui allait nous conduire à savoir quelque chose sur l’énigmatique 
énoncé de Lacan : La femme n’existe pas.  
Lacan ne voulait pas qu’on le comprenne, c’est ce que nous avions annoncé lors de la première 
séquence. Une question soulevée par l’une des participantes « en coulisse » fît saisir qu’un 
consentement à l’incompréhension avait opéré : « Quand même, qu’est ce qui fait que même si on 
ne comprend rien, on a quand même à chaque fois envie de revenir ? »



 

 

 
 

Ont participé à ce recueil : 
 

Sandy Barritault 
Sylvie Charbonnier 

Henri Jacquin 
Maï Linh Masset 

Anne-Laure Pellat 
 
 

Réalisation du recueil : 
Coordonné par Anne-Laure Pellat 

Avec la collaboration de Sandy Barritault et Henri Jacquin 
Photo de Sylvie Charbonnier, 2025 : Reja, The cloud de Sou Fujimoto 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

INSTITUT DU CHAMP FREUDIEN 
DÉPARTEMENT DE PSYCHANALYSE 

De l'Université Paris VIII 
 

SECTION CLINIQUE DE LYON 
ANTENNE DE GRENOBLE ET ANNECY 

http ://www.sectioncliniquelyon.fr/ 


